
Sono undici. Età media: 50 anni. Sono in-
telligenti e profonde, allegre e, soprattutto, 
pienamente realizzate. Eppure vivono «re-

cluse» in quel di Borgo Valsugana (Trento). E la 
loro esistenza è un infinito rincorrersi di «stare»: 
stare tra quattro mura, stare insieme ma anche 
in solitudine, stare in silenzio. Sono le clarisse 
del monastero di San Damiano, nella valle tren-
tina solcata dal fiume Brenta, fondato nel 1984 da 
una costola del Protomonastero di Santa Chiara 
in Assisi. 

Abbiamo voluto incontrare le clarisse proprio 
seguendo il filo di quello «stare» che è la parola-
guida di questo numero del «Messaggero». Uno 
stare che tutti abbiamo vissuto tra marzo e aprile 
e che, a differenza loro, noi non abbiamo scelto. 
Per questo il mio sguardo è volutamente disincan-
tato quando arrivo qui. Voglio risposte chiare. È 
come se avessi ricevuto un mandato dal mondo 
«esterno» che guarda con diffidenza a queste don-
ne. Quando incontro suor Veronica («la madre», 
come santa Chiara ha voluto si chiamasse la ba-
dessa) e suor Maria Maddalena, la prima doman-
da, quindi, non fa sconti: ma come fate a vivere 
sempre qui dentro? Le due suore si guardano e 
mi guardano. Sorridono. Hanno occhi vivaci, vol-
ti luminosi. «Lo stare appartiene all’umanità di 
chiunque, è necessario – rispondono disarman-
ti –. Basti pensare alla dualità che ritma la vita: 
veglia/sonno, lavoro/riposo. Ma viviamo in un 
mondo compresso e un momento eccezionale 
come il confinamento vissuto tra marzo e aprile 
può far esplodere questa compressione provocan-
do sofferenza. È normale. Accade anche quando 
rimettiamo in moto un muscolo che non utiliz-
ziamo da tempo: avvertiamo dolore. Però quel 
muscolo è necessario, è parte dell’essere umano. 
Anche noi abbiamo dovuto re-imparare la dimen-
sione dello stare quando siamo entrate in mo-
nastero, ma ora, dopo anni, capiamo che è in-

Donne che sanno  «stare»
di Sabina Fadel

A tu per tu con suor Veronica  
e suor Maria Maddalena, contemplative  

che hanno fatto del «confinamento»  
la loro condizione naturale.

64 ottobre 2020 65ottobre 2020

C H I E S A  D O M A N I C L A U S U R A



di portare oggi con me. E incalzo: ma come si fa, 
concretamente, a mettere al centro la relazione 
con il Tu di Cristo? «Attraverso un dono che ci è 
dato nella nostra vita quotidiana: la relazione con 
gli altri – rispondono all’unisono le religiose –. Il 
banco di prova della relazione col Cristo sono le 
relazioni fraterne. Non è facile viverle, ma sono 
loro a farci capire se la nostra vita è nella verità. 
È un percorso di continuo ricominciamento, che 
la Bibbia chiama con una parola ben precisa: con-
versione. Se manca il cuore, la relazione centrale, 
o se manca la relazione fraterna e la conversione 
continua, il confinamento diventa soffocante». 

Sì va bene, rispondo, convinta fino a un certo 
punto. Insisto: ma non vi pesa mai la clausura? «È 
talmente intenso l’impegno di vivere il Vangelo 
che davvero non ci sentiamo in clausura – dico-
no quasi con pudore –. Però, è vero, la nostra non 
è un’esperienza spontanea. Richiede una scelta e 
un continuo applicarsi. Lo “stare” è un’esperien-
za davvero alla portata di tutti, anche se noi, cer-
to, siamo delle privilegiate, avendo tutto il tempo 
a nostra disposizione per viverla nel modo più 
pieno. E poi – aggiungono – è importante resta-
re vere, anche riconoscendo la propria fragilità. 
“Stare”, infatti, significa in un certo senso stare in 

piedi di fronte a qualcuno, a Cristo, a se stesse, alle 
sorelle, accettando di essere fragilissime e recupe-
rando di sé un’immagine positiva sia attraverso 
il rapporto col Signore che attraverso ciò che di 
bello di noi stesse ci rimandano le sorelle nel no-
stro confronto quotidiano con la loro umanità».

Le ascolto e mi accorgo che sono colpita dalla 
loro semplicità, profonda, mai banale. Lo si per-
cepisce in modo chiaro che sono giunte a que-
sta unità interiore attraverso un percorso durato 
anni, solcando il mare periglioso del dubbio, della 
fatica di essere. Ma il loro racconto passa leggero 
sulle difficoltà, come una madre che davanti al 

dispensabile a far fiorire la nostra “umanità più 
vera”. C’è però una precondizione che vale per noi 
e per tutti: lo stare deve recuperare concretezza, 
un centro attorno al quale far ruotare tutta la vita. 
Se non c’è un centro, qui ma anche fuori, si fugge 
alla ricerca di altro. Questo cuore è la relazione 
con un Tu che è Gesù Cristo, un Dio che si è fatto 
carne proprio per poter entrare in relazione con 
noi. Noi siamo fatti a immagine dell’umanità di 
Cristo, abbiamo il pensiero di Cristo, dice la Scrit-
tura. Ma dobbiamo farlo nostro questo pensiero». 

Pare facile, detto così. Ma lascio parlare ancora 
la donna diffidente e disincantata che ho deciso 

66 ottobre 2020 67ottobre 2020

C H I E S A  D O M A N I C L A U S U R A



altra cosa. La separazione dal 
mondo inteso come mentalità 
materialista è un atto cui sono 
chiamati tutti i cristiani. È una 
sapienza, non un dovere morale. 
È un riconoscere che l’amore ba-
sta. Francesco lo ripeteva spes-
so: “noi valiamo tanto quanto 
valiamo davanti a Dio”. E da-
vanti a Dio valiamo il sangue di 
suo figlio, il bene più prezioso». 

Le due monache stanno di-
sarmando le ragioni del mondo 
che avevo voluto portare fin qui. 
Parliamo ancora a lungo e toc-
chiamo molti aspetti della loro 
vita, dalla solitudine al silenzio. 
Il loro eloquio è «morbido», 
avvolgente. Sono donne estre-

mamente femminili e non pos-
so non interrogarmi su questa 
femminilità così intensa. Com-
prendo così che la sua radice sta 
tutta in una profonda capacità 
di accogliere, che rende feconda 
la loro umanità. Un’accoglienza 
che è prima di tutto accoglien-
za di sé: «Nello stare imparia-
mo anche la misericordia verso 
noi stesse – confermano infat-
ti –, e questa è una dimensione 
femminile, materna. Basti pen-
sare a Francesco, che ha volu-
to essere seppellito nudo nella 
nuda terra, mentre Chiara si è 
lasciata rivestire di vesti regali 
al momento della morte. Eppu-
re, in modi differenti, entrambi 

volto del figlio non ricorda più 
i dolori del parto. Però so che 
devo scavare ancora. E allora 
«sparo»: ma non vi sentite mai 
inutili? Madre Veronica sorri-
de. «Quando siamo entrate in 
monastero abbiamo abbraccia-
to una vocazione. E per portare 
a pienezza una vocazione non 
bastano un anno, dieci anni. È 
come per il matrimonio: la vo-
cazione sponsale ha bisogno di 
una vita intera per esprimersi. 
Papa Benedetto XVI, qualche 
anno fa, in visita al monastero 
di Serra San Bruno, disse: “Molti 
si chiedono come si possa tra-
scorrere una vita intera in mo-
nastero… Ma una vita è appe-

na sufficiente!”. È proprio così: 
quando entriamo in monastero, 
la mentalità di cui ci siamo fino 
ad allora nutrite entra con noi. E 
capita che ci chiediamo spesso: 
ma io sto perdendo la mia vita? 
Ma proprio qui sta uno dei si-
gnificati della nostra separazio-
ne fisica dal mondo: capire che, 
come diceva san Francesco alle 
sorelle di San Damiano, “la vita 
dello spirito è migliore”. Noi sia-
mo qui per testimoniare questo 
a noi stesse e al mondo: la men-
talità che ci porta a pensare che 
se non abbiamo successo non 
siamo nessuno, si può vincere 
cercando la relazione con Cri-
sto e con le sorelle prima di ogni 

hanno saputo accogliere, prima 
della povertà esteriore, la pover-
tà estrema della loro umanità, 
quella che porta a mettersi da-
vanti al Signore dicendo: “Vor-
rei tanto amare come Te, ma 
non sono capace”. Ma va detto 
con dolcezza verso se stessi». 

Il lungo dialogo è terminato. 
Ci salutiamo. Ho davvero tanto 
su cui riflettere. Le parole e la 
vita essenziale di queste donne 
mi hanno mostrato che «stare» 
può essere bello, pieno, inten-
so. Che non serve riempirlo di 
cibo o di tv o di canti dai balco-
ni. Che essere «confinati» può 
avere un senso. E che la dolcez-
za può disarmare. M

68 ottobre 2020 69ottobre 2020

C H I E S A  D O M A N I C L A U S U R A


